Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung

Von Woldemar Gorler, Saarbriicken

Die Stoiker haben die Idealfigur des ‘Weisen’ in einer immer wieder er-
weiterten und variierten Folge von Paradoxa gepriesen: Nur der Weise ist klug,
nur er ist gerecht, nur er ist ‘schon’ (womit die ‘innere’ als die eigentliche
Schonheit gemeint war), nur er ist frei, nur er ein wahrer Herrscher ... Auch die
‘Gliickseligkeit’ (evdaipovia) ist dem Weisen vorbehalten. Wer noch nicht zur
Weisheit gelangt ist, ist iiberhaupt nicht gliicklich, da er ja nicht (im giinstige-
ren Falle: noch nicht) iiber das wahre und einzige Gut verfiigt: iiber die Tu-
gend, die in der vollendeten Einsicht besteht. Der Weise aber geniesst vollkom-
menes Gliick, denn die Einsicht in das Walten des gottlichen Logos 1st unteil-
bar; wer sie hat, hat sie also ganz. Die Lehre der Stoa ist eine Philosophie des
Alles oder Nichts.

Um den Gegensatz zwischen der iibergrossen Schar der ‘Toren’ und den
wenigen ‘Weisen’ aufs dusserste zuzuspitzen, wagte man sogar, den Weisen den
Gottern anzundhern. Seneca berichtet, der romische Stoiker Sextius habe oft
gesagt (Epist. 73,12) Iovem plus non posse quam bonum virum. Die Formulie-
rung ist sorgféltig gewdhlt und kaum {iibersetzbar. Sextius war nicht so weit
gegangen zu sagen: ‘Der Weise steht Jupiter gleich’ oder gar ‘der Weise ist ein
Gott’. Er erkennt einen Unterschied an: plura ITuppiter habet, quae praestet
hominibus. Durch die grossere Zahl der ihm moglichen segensreichen Hand-
lungen i1st Gott dem Menschen iiberlegen. Plus im ersten Satz bezeichnet dem-
nach keine Quantitdt, sondern das Wesen: die Qualitdt der Handlungen des
Weisen. Im folgenden stellt Seneca, wohl noch immer im Anschluss an Sextius,
das ‘Mehr’ (plura) des Gottes auf eine Stufe mit materiellem Reichtum, von
dem er die Gesinnung des Wohltéters (‘gut’ = sittlich gut) abhebt: sed inter duos
bonos non est melior, qui locupletior; auch ein tiichtiger Steuermann werde ja
nicht als solcher noch tiichtiger, wenn er iiber ein besonders grosses und scho-
nes Schiff verfiige. Ein dusserlicher quantitativer Vorteil ist ohne Einfluss auf
die innere Qualitdt des Handelnden.

Aber Jupiter hat dem Menschen noch ein weiteres voraus (Epist. 73,13):
diutius bonus est. Gott ist ewig, das menschliche Dasein ist begrenzt. Auch
diesen Unterschied spielt Seneca herunter: ‘Der Weise braucht nicht geringer
von sich zu denken, weil seine sittlichen Leistungen auf einen engeren Rahmen
beschrinkt sind.” Wiederum ist die ‘Quantitdt’ geringschatzig von der bei Jupi-
ter und dem Weisen gleichen ‘Qualitdt’ der ethischen Haltung abgehoben.
Danach verschiebt Seneca fast unmerklich den Gesichtspunkt und spricht
vom ‘Gliick’: Ebensowenig wie von zweil Weisen nicht derjenige gliicklicher 1st,
dem eine ldngere Lebenszeit vergonnt ist, ebensowenig ist Gott gliicklicher als



Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung 161

der ‘weise’ Mensch!. Der Analogieschluss ist kiihn und scheint ans Blasphemi-
sche zu grenzen. Aber er ist gerechtfertigt durch das stoische Verstdndnis der
‘Tugend’ als der schlechthin vollkommenen Einsicht, aus der notwendiger-
weise vollkommenes Gliick resultiert. Schon Chrysipp hatte gelehrt (Plut. De
comm. not. 1061 F-1062A = SVF 3,54a = 63 I Long/Sedley): dyavov 0 ypovog
OUK aDEEL TPOGYLYVOUEVOG, AAAGL, KAV AKAPES TIC Wpag YEVNTAl PPOVIHOE, OV-
d&V mPOC eLOALOVIOY ATOAELPVNCETAL TOD TOV ad®dVa ¥pwUEVOL Tf) APET] Kal
naxkapimg &v avti) xatafrodbviog — nur darauf kommt es an, zum ‘Weisen zu
werden’; wem dieser Schritt gelungen ist, der geniesst sogleich vollendetes
Gliick; selbst wenn es thm nur einen ganz kurzen Augenblick beschieden sein
sollte, steht er um nichts schlechter da als ein anderer, der eben dieses (in
seiner Qualitdt vollig gleiche) Gliick ‘eine ganze Ewigkeit hindurch geniessen
kann’2. Wahrscheinlich ist der ‘Weise” auch hier mit den Goéttern verglichen.

Dieses Lehrstiick vermag uns nicht zu befriedigen: die Intensitdt des
Gliicksgefiihls scheint uns nicht verrechenbar mit der Dauer des Gliicks. Aber
den Stoikern legte die Neigung zu scharfer Grenzziehung einen absoluten Be-
griff von ‘Vollkommenheit’ nahe, der alle Aspekte, auch den der zeitlichen
Ausdehnung, umfasste. Da sich nun aber nicht bestreiten liess, dass ‘vollkom-
menes’ Wissen, die damit identische ‘vollkommene’ Tugend und das sich dar-
aus ergebende ‘vollkommene’ Gliick von durchaus verschiedener Dauer sein
konnten, blieb nur der Ausweg, die zeitliche Dimension gianzlich auszublen-
den, oder aber (was auf das gleiche hinauslduft) zu erkldaren, die Qualitadt des
‘vollendeten’ Wissens bewirke es, dass auch die geringste zeitliche Quantitat
als solche ‘vollkommen’ sei. Mit Recht hat man deshalb den Ubergang aus dem
Status des ‘Toren’ in den eines ‘Weisen’ als einen « Umschlag von Quantitit in
Qualitdt» bezeichnet?. In der Antike hat sich mindestens Seneca dieses Be-
griffspaares bedient: Epist. 70,5 (sapiens) cogitat semper, qualis vita, non
quanta sit, Epist. 85,22: in optimo illam (sc. beatam vitam) statu ponit qualitas
sua, non magnitudo. Ob vor Seneca auch die Griechen im gleichen Zusammen-

1 Vgl. auch Seneca Epist. 53,11 quaeris quid inter te et illos (sc. deos) interfuturum sit? diutius
erunt.

2 Weniger pointiert (und nicht auf die Stoa beschrankt) Cicero Tusc. 5,5 (‘(Hymnus’ auf die
Philosophie) est autem unus dies bene et ex praeceptis tuis actus peccanti immortalitati antepo-
nendus. Dazu Wolfgang Schmid, «Ein Tag und der Aion», in: Wort und Text. Festschrift
Schalk (Frankfurt aM. 1963) 14-33, ND in: G. Maurach (Hg.), Rémische Philosophie (Darm-
stadt 1976) 142-168; H. Hommel, Ciceros Gebetshymnus an die Philosophie, Sitz.-Ber. Hei-
delberg, phil.-hist. K1. 1968,3; noch allgemeiner Poseidonios frg. 179 Edelstein/Kidd = Seneca
Epist. 78,28 ut Posidonius ait, ‘unus dies hominum eruditorum plus patet quam imperitis
longissima aetas’. Vgl. auch unten S. 163 zu Heraklits Gedanken, ‘ein Tag sei jedem gleich’.

3 Ernst Giinther Schmidt, «Eine Friihform der Lehre vom Umschlag Quantitdt-Qualitét bei
Seneca», Forschungen und Fortschritte 34,4 (1960) 112-115. Der griechische Terminus fiir
‘Umschlag’ war offenbar petactpoet oder petafoin (Clemens Al. Strom. 4,6 = SVF 3,221).
Bei Seneca besonders anschaulich Epist. 118, 13-16: (bonum) ad aliam proprietatem pervenit
... Ipsa scilicet magnitudine. nec hoc novum est quaedam crescendo mutari: infans fuit, factus
est pubes: alia eius proprietas fit

11 Museum Helveticum



162 Woldemar Gorler

hang von nécov/nocdt¢ und moiov/mol0tng gesprochen haben, wissen wir
nicht; es ist immerhin denkbar?.

Ein anderer Modus, das ‘Paradoxon der Zeit’ sprachlich zuzuspitzen, ist
— soweit ich sehe — dem Lateinischen vorbehalten. Einige Verben kdnnen
sowohl quantitative wie qualitative ‘Vollendung’ bezeichnen. Mit dieser Mdg-
lichkeit spielt Seneca mehrmals: Epist. 32,3 ... considera, quam pulchra res sit
consummare vitam ante mortem ... S ille demum ... est ... liber, qui vivit vita
peracta (dazu als Gegenstiick Epist. 23,11 quidam ante vivere desierunt quam
inciperent); Epist. 77,4 vita non est imperfecta, si honesta est; ubicumque desi-
nes, si bene desines, tota est, Epist. 93,2 longa est vita, si plena est. impletur
autem, cum animus sibi bonum suum reddidit ... 4 ... licet aetas eius imperfecta
sit, vita perfecta est, vgl. auch Epist. 21,8 (fiktive Anrede an Epikur) ... si vis
Pythoclea senem facere et implere vitam, non annis adiciendum est®. Uberall ist
primdr die sittliche Vollendung gemeint, aber die doppeldeutigen Verben las-
sen fast suggestiv auch an eine quantitative ‘Erfiillung’ der Lebenszeit denken.
Da jedoch nach dem Eintritt in den Status der ‘Weisheit’ das Leben in der
Regel fortdauert, kann Seneca in einem gelungenen Oxymoron von einem
‘Leben nach Abschluss des Lebens’ sprechen.

Fiir eine solche Zuspitzung bietet das Lateinische offenbar bessere Mog-
lichkeiten als das Griechische. Die Substantive téAog (seltener teAgutr]) und
finis sind in beiden Sprachen ambivalent und bedeuten sowohl das zeitliche
‘Ende’ wie das ‘Ziel’, die qualitative Vollendung. Das gilt schon nicht mehr fiir
die davon abgeleiteten Adjektive: té€Aelog (seltener teAkdc) bezeichnet aus-
schliesslich den Zustand der ‘Vollendung’’, teAgvtaiog ist weit tiberwiegend
auf das zeitliche ‘Ende’ bezogen®. Finalis ist dem klassischen Latein unerklar-

4 Vgl. Ernst Giinther Schmidt, «Das aristotelische Begriffspaar Quantitdt-Qualitdt und die
Entwicklung der Dialektik (Seneca, Plotinos, Hegel, Marx)», in: Proceedings of the World
Congress on Aristotle Thessaloniki 1978 (Athen 1982) 209-215.

5 Titel einer niitzlichen Textauswahl: J. Blansdorf/E. Breckel, Das Paradoxon der Zeit. Zeitbe-
sitz und Zeitverlust in Senecas Epistulae morales und De brevitate vitae, Heidelberger Texte,
Didaktische Reihe 13 (Freiburg/Wiirzburg 1983).

6 Ahnliche Formulierungen, jedoch ohne Doppeldeutigkeit nur auf die sittliche Vollendung
bezogen: Seneca Epist. 76,10 (ratio) consummata felicitatemm hominis implevit ... homini ...
suwm bonum ratio est; si hanc perfecit ... finem naturae suae tetigit, Epist. 88,28 una re
consummatur animus. scientia bonorum et malorum immutabili; Epist. 120,14 (vir ille perfec-
tus) habebat perfectum animum et ad summam sui adductum ... — Der von Seneca geschétzten
Doppeldeutigkeit kommen nahe Cicero, Cato 69f. quod cuique temporis ad vivendum datur, eo
debet esse contentus. neque enim histrioni ut placeat, peragenda fabula est, modo in quocum-
que fuerit actu, probetur, neque sapientibus usque ad ‘plaudite’ veniendum est. breve enim
tempus aetatis satis longum est ad bene honesteque vivendum (vgl. dazu J. G. F. Powell im
Kommentar, Cambridge 1988), sowie Ovid Met. 15,816f. (Jupiter zu Venus, vor Caesars Tod)
hic sua complevit ... / tempora perfectis, quos terrae debuit annis; vgl. auch unten Anm. 13 iiber
Vergil Aen. 3,493f.

7 Liddell/Scott verzeichnen unter III als Ausnahme Sophokles Trach. 948.

8 Es heisst auch im tadelnden Sinne ‘dusserst’, ‘auf die Spitze getrieben’; Liddell/Scott 1 3
nennen Sophokles E/. 271, Aristoteles Pol. 1298a31; 1312b35.



Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung 163

licherweise ganz fremd; spiter heisst es ‘am Ende stehend’ 0.4. Das lateinische
Adjektiv fiir ‘vollendet’ ist perfectus. Von den Verben ist im Griechischen
teAelv flr beide Bedeutungen verwendbar (Liddell/Scott I 5 und 6), weit haufi-
ger ist jedoch teAevtdyv flir das (zeitliche) ‘Beenden’, teAeiodv fiir (qualitatives)
‘Vollenden’. Finire heisst stets ‘beenden’, niemals ‘zur Vollendung bringen’.
Daneben aber gibt es im Lateinischen, wie sich gezeigt hat, eine Reihe von
anderen Verben, die in Verbindung mit geeigneten Objekten (vita, fatum, cur-
sus u.a.) fiir beide Bedeutungen verwendbar sind: perficere, peragere, explere,
implere, complere, consummare u.a.’. Wo sie verwandt sind, bleibt also zu-
nichst offen, ob das physische Ende oder ein Vollendungszustand gemeint ist;
dadurch wird dem Leser nahegelegt, beide Bedeutungen in eins zu sehen. Noch
einen weiteren Vorteil bot das Lateinische: Das ‘vollendete’ Leben bringt die
‘Gliickseligkeit’ mit sich, griechisch evdarpovia. Cicero, der die philosophische
Terminologie im Lateinischen weitgehend geprégt hat, hitte das mit beatitudo
oder felicitas wiedergeben konnen. Aber er iibersetzt fast stereotyp mit vita
beata, und die Spiteren sind ihm darin gefolgt. Der lateinische Terminus fiir
‘Gliickseligkeit’ war nun - durch seinen substantivischen Bestandteil vita -
dusserlich nahe an den Begriff der ‘Lebenszeit’ herangeriickt, und auch das
legte Wortspiele der genannten Art nahe.

Seneca hat die Moglichkeiten, die thm seine Sprache bot, gerne ergriffen.
Neben den schon genannten Stellen ist der zwdlfte Brief von besonderem
Interesse. Er gilt dem Problem des Alterns und weist manche Beriihrung mit
Ciceros Cato maior auf. Etwa in der Mitte (Epist. 12,6) fiihrt Seneca als Trost
fiir die Alteren an, auch die Jiingeren sollten den Tod stets vor Augen haben,
‘denn nicht nach dem Geburtsregister werden wir abberufen’, non enim cita-
mur ex censu. Wenig spiter zitiert er aus dem ‘dunklen Heraklit’, «ein Tag sei
Jedem gleich», und gibt verschiedene Deutungen dafiir. Als Grundgedanke
schilt sich heraus: Unendliche Dauer ist ihrem Wesen nach nichts anderes als
die begrenzte Spanne ¢ines Tages, jeder einzelne Tag birgt die ganze Ewigkeit
in sich (siehe dazu oben S. 161). Daran schliesst sich die Mahnung: itaque sic
ordinandus est dies omnis, tamquam cogat agmen et consummet atque expleat
vitam. Das ist iiberraschend, denn als eine Folgerung (itaque) aus dem eben
Gesagten kann der Gedanke ‘ein jeder Tag konnte dein letzter sein’ kaum
gelten: Der einzelne Tag war ja aufgewertet und der Unendlichkeit angendhert
worden, so dass man gerade nicht an ein Ende zu denken geneigt ist. In der Tat
ist Senecas Formulierung logisch nicht ganz sauber. Gemeint ist offensichtlich:
Ein einziger Tag birgt alle Moglichkeiten in sich; innerhalb eines einzigen
Tages konnen wir vollbringen, woran andere ein Leben lang arbeiten; es ist
niemals zu spit, zu innerem Gliick zu gelangen. Zwei verschiedene Gedanken
sind ineinander verflochten: 1. Bedenke, dass ein jeder Tag dein letzter sein

9 Im Griechischen sind vergleichbar nepaivelv, TAnpoUv u.4., aber sie scheinen nirgends wie bei
Seneca fiir eine ambivalente Aussage oder gar flir ein Oxymoron genutzt. Zum Bilde des
‘vollendeten Laufs’ siehe unten Anm. 13.



164 Woldemar Gorler

konnte; 2. Sieh zu, dass du dein Leben abrundest und vollendest, ein jeder Tag
bietet dir die Chance dazu. Das ist deutlich ablesbar an den drei Verben, die
den ‘Abschluss’ des Lebens bezeichnen. Agmen cogere ist eine militarische
Metapher - ‘den Heereszug schliessen’, ‘als letzter in der Kolonne marschie-
ren’. Das ist ein wertfreier Ausdruck, und bis hier versteht man nur: ‘Richte
einen jeden Tag so ein, als ob er der letzte sei’. Dabel ist vorausgesetzt, dass
man keinen Einfluss darauf hat, ob der heutige Tag wirklich der letzte ist -
wenn er es ist, ist es eine Fligung des Schicksals. Die beiden folgenden (syntak-
tisch gleichgeordneten) Verben dagegen haben einen ganz anderen Charakter:
explere heisst ‘erfiillen’, das ist mehr als ‘der Zahl nach voll machen’: Eine
qualitative Komponente ist uniiberhorbar; sie ist noch deutlicher bei consum-
mare, ‘vollenden’, ‘seinem Ziel zufiihren’. Offenkundig ist hier nicht gemeint,
ein jeder Tag konne uns, ganz ohne unser Zutun, das Leben sinnvoll abrunden
und ‘vollenden’. Es 1st vielmehr klar, dass in diesen beiden Verben eine Forde-
rung liegt: wir selbst sollen Sorge dafiir tragen, dass unser Leben, am besten
heute noch, sein Ziel erreicht. Das einleitende tamquam (‘als ob es so ser’)
passt genaugenommen nicht mehr zu consummet atque expleat, die einen fina-
len Charakter haben. Aber man wird nicht daran denken, den Text zu dndern.
Unsere Stelle ist vielmehr ein weiteres Beispiel dafiir, wie geschickt Seneca die
Grenze zwischen zeitlichem ‘Ende’ und sittlich-qualitativer ‘Vollendung’ zu
verwischen weiss.

Im folgenden beschreibt Seneca zwei Verhaltensmuster fiir den (vielleicht)
letzten Tag. Sie sind nicht eigentlich kontrdar im Sinne von falsch und richtig,
denn dusserlich sind sie dhnlich; aber es besteht doch ein klarer Kontrast. Ein
gewisser Pacuvius hatte es sich zur Gewohnheit gemacht, tdglich mit dem
Leben abzuschliessen (Epist. 12,8): Er «wurde jedesmal, wenn er sich selbst mit
Wein und Leichenschmaus ein Totenopfer dargebracht hatte, von der Tafel ins
Schlafgemach getragen; dabei wurde unter dem Beifall von Lustknaben zu
Musikbegleitung gesungen: ‘Das Leben ist zu Ende, das Leben ist zu Ende’
(BeBlotat)» (Ubersetzung nach Franz Loretto). Die dusseren Umstinde sind
abstossend, und Seneca macht aus seiner Ablehnung kein Hehl. Aber die Sache
selbst, die allabendliche Besinnung auf die Begrenztheit des menschlichen Le-
bens, kam der bei den Epikureern wie bei den Stoikern oft geiibten abend-
lichen Selbstpriifung nahe und konnte von Seneca nicht missbilligt werden.

Dem Pacuvius spricht Seneca die rechte Haltung ab: nur aus schlechtem
Gewissen habe er sich so verhalten (ein fiir einen Epikureer ziemlich proble-
matischer Begriff). Und dann das Gegenbild (Epist. 12,9): “Wir’ wollen all-
abendlich das Gleiche ‘aus gutem Gewissen’ tun; auch wir wollen, weil es ja so
sein konnte, taglich mit dem Leben abschliessen. An die Stelle des pacuviani-
schen BeBiwton setzt Seneca jetzt einen Vergilvers, freilich ohne ihn als solchen
kenntlich zu machen. Er rechnet damit, dass man den Vers kennt und dass
man weiss, wer ihn in der Aeneis spricht: es ist Dido, unmittelbar vor ithrem
Selbstmord (4en. 4,653). IThre Worte sollen wir uns vor dem Schlafengehen



Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung 165

‘frohlich und heiter’ sagen: vixi, et quem dederat cursum fortuna peregi. Das ist
schon dusserlich ein deutlich wertender Kontrast zum Verhalten des Pacuvius:
dort die fiir einen romischen Statthalter ganz unziemliche griechische Formel;
hier die letzten Worte einer grossen Frau, in der Formulierung des grossten
romischen Dichters. Von diesem Vers wird noch ausfiihrlich zu reden sein.
Seneca fdhrt fort: «Sollte (ein) Gott noch einen morgigen Tag hinzufiigen,
wollen wir 1thn freudig annehmen. Derjenige geniesst vollkommenes Gliick
und ist ohne einen Anflug von Sorge Herr seiner selbst, der dem nichsten Tag
ohne Angstlichkeit entgegensieht. Wer (von sich) hat sagen kénnen: ‘Ich habe
gelebt’, dem ist tdglich ein (unerwarteter) Gewinn beschieden.» Die gleiche
Haltung also am Abend wie am Morgen: ‘freudig und heiter’ (/aeti hilaresque)
schliesst man mit dem Leben ab; ‘freudig’ (/aeti) begriisst man den nicht als
sicher erwarteten neuen Tag und sieht darin einen zwar unverdienten, aber
doch willkommenen ‘Zugewinn’ (/ucrum heisst auch ‘Profit’).

Wem an einer einfachen Klassifizierung gelegen ist, mag als Ergebnis regi-
strieren, Pacuvius sei ein typischer (wenn auch durchaus nicht idealer) Epiku-
reer; das ‘uns’ nahegelegte Verhalten dagegen se1 von stoischem Denken ge-
pragt; das zeige schon das ausdriicklich geforderte ‘gute Gewissen’: die rational
begriindete Einsicht, richtig gehandelt zu haben. Das ist nicht ganz falsch; aber
bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass Senecas Empfehlung auch epikurei-
sche Elemente enthdlt. Seneca zitiert nicht nur aus der 4eneis (was wegen der
metrischen Form uniibersehbar ist), er spielt auch an auf zwei der bekannte-
sten Oden des Horaz (was nicht von allen Interpreten beachtet worden ist)?:
Carmen 1,9,13-15

quid sit futurum cras, fuge quaerere, et
quem Fors dierum cumque dabit, lucro
adpone ...

Carmen 3,29,32f. und 41-43
... quod adest memento
componere aequus ...
... Ille potens sui
laetusque deget cui licet in diem
dixisse ‘vixi’.

Neben wortlichen Zitaten (cras/crastinum, lucrum, laetus, ‘vixi’) finden sich
svnonyme Entsprechungen (dabit/adiecerit, Fors/deus, componere/ordinandus,
potens sui/securus sui possessor). Besonderes Gewicht hat das bei Horaz
(Carm. 3,29,41) und bei Seneca jeweils vorgeschaltete ille (potens ...) / ille
(securus ...).

Nun 1st zwar Horaz nicht, wie gelegentlich gelehrt wird, ein seiner Schule

10 Vorziiglicher Nachweis der literarischen Vorbilder, Anspielungen und Parallelen in der kom-
mentierten Ausgabe von G. Scarpat, L. .4nneo Seneca. Lettere a Lucilio, libro I (Brescia 1973).



166 Woldemar Gorler

treu ergebener Epikureer!!; aber die von Seneca aus den beiden Oden exzer-
pierten Gedanken, die Didos Worte umrahmen, sind wirklich im ganzen epi-
kureisch: Horaz empfiehlt, sich dankbar auf das schon genossene Gliick zu
besinnen, seine Habe zu ordnen, Bilanz zu ziehen, sich an der Ernte zu er-
freuen — all das liegt in componere. Es ist ein Riickblick, der empfohlen wird,
eine fast miide wirkende resignierende Betrachtung'2. Und dieser Riickblick
kann gelassen sein, da es dem Epikureer feststeht, dass per saldo und erst recht
in der Erinnerung das Angenehme stets das Ubel iiberwiegt. Eine solche Hal-
tung ist der stoischen Ethik fremd. Der stoische ‘Fortschreitende’ (rpokontwv)
blickt nicht zuriick, sondern strebt nach vorn, unerbittlich mit sich selbst und
mit anderen, denn das grosse (nur fiir wenige erreichbare) Ziel liegt noch vor
ithm: die vollendete Einsicht, die zugleich vollendetes sittliches Verhalten ist
und damit — aber eben erst damit — vollendetes Gliick bewirkt. Es mag tliberra-
schen, dass Seneca die horazischen Empfehlungen in einen stoischen Zusam-
menhang stellt. Aber hiiten wir uns vor dem Vorwurf, Seneca habe nachlassig
argumentiert oder er habe gar das von ihm Geschriebene nicht hinldanglich
durchdacht. Ihm lag nicht daran, sauber geordnetes doxographisches Wissen
zu vermitteln. Wie er die Kenntnis von Horaz und Vergil bei seinen Lesern
voraussetzt, setzt er auch die Kenntnis der epikureischen und der stoischen
Lehre in der systematisch reinen Form voraus. Wenn er hier die Unterschiede
verwischt, wenn er die beiden Systeme aneinander annihert, ist eben dies Teil
seiner ‘Botschaft’: Er will grossziigig die Gemeinsamkeiten herausstellen, die
so augenfillig sind im iibereinstimmenden Ritual der allabendlichen Selbstbe-
sinnung.

Auch Didos letzte Worte schienen Seneca mit der Lehre Epikurs verein-
bar. An anderer Stelle (De vita beata = Dial. 7,19,3) berichtet er, der (sonst
gianzlich unbekannte) Epikureer Diodor habe den gleichen Vers (4en. 4,653)
zitiert, bevor er freiwillig aus dem Leben schied. Allerdings schildert ihn Se-
neca als einen wenig orthodoxen Anhénger seiner Schule, der «gliicklich und
erfiillt von gutem Gewissen» gestorben sei. In ihrem eigenen Zusammenhang
jedoch und innerhalb des zwdlften Briefes erweisen sich Didos Gedanken als
stark stoisch gefdrbt. Nach ithrem pragnanten vixi fahrt die von Aeneas verra-
tene und verlassene Konigin fort (Vergil, Aen. 4,653-658):

11 Einen ausgewogenen Uberblick vermittelt W. D. Lebek, «Horaz und die Philosophie. Die
‘Oden’», ANRW 11 31,3 (1981) 2031-2092.

12 Bezeichnend in der gleichen Ode (Carm. 3,29,53-55, iliber Fortuna) laudo manentem, si
celeres quatit / pinnas, resigno quae dedit et mea / virtute me involvo ...). Mit vixi (v. 43) ist
nicht ausgedriickt, dass (im stoischen Sinne) ein Umschlag zur Weisheit eingetreten und
dadurch das Leben zur Vollendung gelangt ist: es heisst einfach: ‘ich habe im vollen Sinne des
Wortes gelebt’, “ich habe das beste aus meinem Leben gemacht’. Vom gleichen Ethos geprigt
ist Martial 5,58: Postumus hat bisher noch nie ‘gelebt’, d.i. fiir sich selbst gelebt; das soll er
nun nicht weiter verschieben (v. 7f)) ... hodie iam vivere ... serum est - / ille sapit, quisquis ...
vixit heri. Wer sich in diesem Sinne schon gestern ‘ausgelebt’ hat, wird sein Leben kaum je als
‘nunmehr vollendet’ betrachten. Vgl. auch Martial 1,15.



Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung 167

vixi et quem dederat cursum fortuna peregi,

et nunc magna mei sub terras ibit imago.
urbem praeclaram statui, mea moenia vidi,
ulta virum poenas inimico a fratre recepi,

felix, heu nimium felix, si litora tantum
numquam Dardaniae tetigissent nostra carinae.

«Ich habe die Bahn, die das Schicksal mir zugewiesen hatte, ganz durchmes-
sen» (‘ganz’ diirfen wir dem Prifix in peregi entnehmen)!3. Das ist mehr als die
Feststellung ‘ich habe gelebt’, ‘mein Leben ist nun beendet’. Sie sagt auch, was
sie als ihre grossten Leistungen ansieht: «Eine herrliche Stadt habe ich gegriin-

det,

ich habe eigene Mauern hochwachsen sehen, und ich habe durch Bestra-

fung meines Bruders den Gatten gerdcht.» Soweit kann Dido in der Tat den
Eindruck haben, ihr Leben sei sinnvoll verlaufen und nun sinnhaft vollendet -
und darum nennt sie sich «gliicklich, ja allzugliicklich»'4.

13

14

Eng verwandt ist 4en. 3,493f. (Aeneas zu Helenus, der in Epirus bereits eine neue Heimstatt
gefunden hat) vivite felices, quibus est fortuna peracta / iam sua; aber die Konnotation der
sinnhaften ‘Vollendung’ ist hier schwicher als die des Endes (ihrer Miihen). Vgl. auch Lucan
4,361 (Afranius bittet um Gnade fiir seine Truppen; sie sollen nicht verpflichtet werden, fiir
Caesar zu kampfen) turba haec sua fata peregit. — Das Bild des ‘vollendeten Laufes’ oder der
‘durchmessenen Bahn’ findet sich auch im Neuen Testament: 2. Timotheus 4,7 (Abschieds-
worte wie bel Dido): «Ich habe einen guten Kampf gekdmpft, ich habe den Lauf vollendet (tov
dpouov tetéAnka), ich habe Glauben gehalten»; Paulus in der 4postelgeschichte 20,24 zu den
Altesten der Epheser iiber seine Entschlossenheit, seine Mission zu beenden: ¢ TEAEIHG® TOV
dpopov pov. Hier sind also fiir das gleiche Bild zwei verschiedene Verben verwendet; der
Gedanke der ‘Vollendung’ scheint schwicher als bei Vergil, aber vor allem an der ersten Stelle
ist die gleiche Doppeldeutigkeit gegeben. Durch Konjektur ist das Bild des ‘vollendeten
Laufes’ auch in Seneca, De vita beata = Dial. 7,9,3 und in Sophokles frg. 646 Pearson, Radt
(Stobaeus 4,41,3), v. 3 hergestellt. Zur Geschichte der Metapher ‘Leben als Lauf’ (ohne Dop-
peldeutigkeit) s. Elaine Fantham, Comparative Studies in Republican Latin Imagery (Toronto
1972) (Phoenix, suppl. vol. 10) 68; R. H. Martin, Terence. Adelphoe (Cambridge 1976), zu v.
860.

Der Charakter von Didos letzten Worten ist verkannt von C. Neumeister («Gedanken tiber
den rechten Gebrauch der Zeit in Senecas Epistulae ad Lucilium», in: Rémische Lebenskunst.
Interdisziplindres Kolloquium zum 85. Geburtstag von Victor Poschl, hg. von G. Alfoldy/
T. Holscher/R. Kettemann/H. Petersmann, Heidelberg 1995, S. 76f. Anm. 23), der Seneca
vorwirft, er habe das Vergil-Zitat «seltsam unpassend» verwandt: Dido befinde sich «in einem
Zustand verzweifelter Raserei». Dem widerspricht der gelassen-ruhige Ton, in dem die Koni-
gin ihre Bilanz zieht; er steht in einem vom Dichter gewollten und betonten Kontrast zum
vorangehenden furor. Ebenso falsch ist es, einen Gegensatz zu konstruieren zwischen dem
stoischen «Weg zur sapientia aus eigener Anstrengung» und Didos «Weg, den die Fortuna ihr
gewidhrt hat»: nach stoischer Lehre besteht der ‘eigene’ Weg ja gerade in der Einsicht in das
vom Schicksal Zugewiesene. Dass Dido aus Junos und des Dichters Sicht nec fato ... peribat /
sed misera ante diem subitoque accensa furore (Aen. 4,696f.), ist kein giiltiges Gegenargument:
fiir Seneca war wichtig, wie Dido selbst ihren Lebensweg sah. H. Gérgemanns weist (miind-
lich) darauf hin, dass mit nimium ausgedriickt sein konnte, Dido habe es nicht verstanden, in
ihrem Gliick Mass zu halten. Nun liegt ihre Verfehlung sicher nicht darin, dass ‘die dardani-
schen Schiffe ihre Kiiste erreicht haben’. Aber sie steht damit im Zusammenhang, ist also
vielleicht in verschleierter Form genannt.



168 Woldemar Gorler

Diese Bezeichnung ist hochst provozierend. Der Dichter spricht sonst fast
leitmotivisch — und sachlich fiir uns viel einleuchtender — von der ‘ungliick-
lichen Dido’, infelix Dido. Auch hier wird die Aussage sogleich eingeschrinkt;
Dido fiigt hinzu: «... allzugliicklich, wenn nur niemals die dardanischen Schiffe
unsere Kiiste erreicht hitten». Damit stellt sich ein syntaktisches Problem: Der
Kondizionalsatz hidngt ab von dem unvollstindigen ‘Hauptsatz’ felix, heu ni-
mium felix. Es liegt offenbar ‘Ellipse von esse’ vor. Aber welche Form ist
unterdriickt? Felix eram, ‘die ich gliicklich war’? Dann hdtte man anstelle des
Kondizionalsatzes erwartet ‘bevor’ oder ‘bis die Trojaner kamen’. Felix fuis-
sem? Wire sie gliicklich gewesen, wenn Aeneas nicht an ihrer Kiiste gelandet
wire? Das wire eine sehr harte Ellipse und iiberzeugt auch sachlich nicht:
warum war Dido dann nicht gliicklich? Die drei Erfolge, die sie nennt, liegen
ja alle vor der Landung der Trojaner. Also doch wohl: quae felix essem, ‘die ich
jetzt gliicklich wire’; das ist auch die ertrdglichste Ellipse. Aber warum wire
Dido erst jetzt ‘gliicklich’, hitte sich nicht Aeneas in ihr Leben gedringt, wa-
rum war sie es nicht vorher? Eine Vermutung liegt nahe: Vergil will andeuten,
dass sich Dido erst jetzt, in der Stunde ihres Todes, Rechenschaft ablegt iiber
ihr Leben, dass sie sich erst jetzt dessen bewusst wird, wie sinnhaft ihr Leben
verlaufen ist. Das entspricht genau der stoischen Lehre: Zur Vollkommenheit
genligt es nicht, faktisch richtig zu handeln - das hatte Dido getan —; es gehort
dazu auch das Bewusstsein und die volle Einsicht, dass man so und nicht
anders handeln soll!>.

Dido stellt mit Befriedigung fest, sie habe ‘den ihr vom Schicksal zugewie-
senen Lauf vollendet’. Das ist in der gleichen Weise doppeldeutig wie die
eingangs betrachteten Beispiele aus Seneca: Ihr Leben ist beendet, und zu-
gleich wird ihr klar, dass es auch vollendet ist. Aus ihren Worten spricht tiefe
Trauer, aber auch tiefe Befriedigung. Vergils Sprachgenie hat beides zusam-
mengefasst: vixi heisst einerseits ‘ich habe gelebt’, ‘nun ist alles zu Ende’; es
hat andererseits einen stolz konstatierenden Charakter: ‘ich habe mein Leben
gelebt’, es hat einen Sinn gehabt. Und mit peragere hat Vergil ein Verbum
gefunden, das in vollendeter Ambiguitdt den quantitativen Aspekt des Been-
dens ebenso enthilt wie den der Vollendung. Nicht zufillig ist Seneca mit eben
diesem Verbum die knappste und eindrucksvollste der oben (S. 162) bespro-
chenen Formulierungen gelungen: vivere vita peracta.

Seneca hatte wohl auch deshalb Freude am Spiel mit den oben (S. 163)
genannten doppeldeutigen Verben, weil er damit etwas tat, was die griechi-
schen Stoiker nicht getan haben, weil er stolz darauf war, dass ihm die eigene
Sprache ein so treffliches Mittel bot, einen Kernsatz ethischer Lehre auf neuar-

15 Vgl. die stark anklingende Formulierung Vergil Georg. 2,458f. o fortunatos nimium, sua si
bona norint, / agricolas. Nur das steht vielleicht noch (Potentialis) ihrem vollen Gliick entge-
gen, dass sie sich dessen nicht bewusst sind; dhnlich schon I. Lana, «Quid de felicitate Vergi-
lius senserit», Atene e Roma 29 (1984) 56-69, bes. 59f., der auch Vergil Buc. 6,45f. et fortuna-
tam, si numquam arimenta fuissent / Pasiphaen in diesem Sinne deutet.



Dido und Seneca iiber Gliick und Vollendung 169

tige Weise zu pointieren. Entdeckt hat er dieses Mittel nicht. Wenn unsere
Interpretation richtig ist, war tihm Vergil darin vorausgegangen. Vergil hat als
erster den stoischen Glaubenssatz, sinnhafte Vollendung zdhle mehr als eine
lange Lebensdauer, in eine knappe und einpriagsame Form gegossen. Wir diir-
fen vermuten, dass Seneca mit dem Zitat im zwolften Brief seinem Vorgidnger
eine dankbare Reverenz erweisen wollte.



	Dido und Seneca über Glück und Vollendung



