
Dido und Seneca über Glück und Vollendung 

Von Wo/demar Gör/er, Saarbrücken 

Die Stoiker haben die Idealfigur des 'Weisen' in einer immer wieder er­
weiterten und variierten Folge von Paradoxa gepriesen: Nur der Weise ist klug, 
nur er ist gerecht, nur er ist 'schön' (womit die 'innere' als die eigentliche 
Schönheit gemeint war), nur er ist frei, nur er ein wahrer Herrscher ... Auch die 
'Glückseligkeit' (EUÖatl.wvia) ist dem Weisen vorbehalten. Wer noch nicht zur 
Weisheit gelangt ist, ist überhaupt nicht glücklich, da er ja nicht (im günstige­
ren Falle: noch nicht) über das wahre und einzige Gut verfUgt: über die Tu­
gend, die in der vollendeten Einsicht besteht. Der Weise aber geniesst vollkom­
menes Glück, denn die Einsicht in das Walten des göttlichen Logos ist unteil­
bar; wer sie hat, hat sie also ganz. Die Lehre der Stoa ist eine Philosophie des 
Alles oder Nichts. 

Um den Gegensatz zwischen der übergrossen Schar der 'Toren' und den 
wenigen 'Weisen' aufs äusserste zuzuspitzen, wagte man sogar, den Weisen den 
Göttern anzunähern. Seneca berichtet, der römische Stoiker Sextius habe oft 
gesagt (Epist. 73,12) lovem plus non posse quam bonum virum. Die Formulie­
rung ist sorgfältig gewählt und kaum übersetzbar. Sextius war nicht so weit 
gegangen zu sagen: 'Der Weise steht Jupiter gleich' oder gar 'der Weise ist ein 
Gott'. Er erkennt einen Unterschied an: plura luppiter habet, quae praestet 
hominibus. Durch die grössere Z a h I der ihm möglichen segensreichen Hand­
lungen ist Gott dem Menschen überlegen. Plus im ersten Satz bezeichnet dem­
nach keine Quantität, sondern das Wesen: die Qualität der Handlungen des 
Weisen. Im folgenden stellt Seneca, wohl noch immer im Anschluss an Sextius, 
das 'Mehr' (plura) des Gottes auf eine Stufe mit materiellem Reichtum, von 
dem er die Gesinnung des Wohltäters ('gut' = sittlich gut) abhebt: sed inter duos 

bonos non est melior, qui locupletior; auch ein tüchtiger Steuermann werde ja 
nicht als solcher noch tüchtiger, wenn er über ein besonders grosses und schö­
nes Schiff verfUge. Ein äusserlicher quantitativer Vorteil ist ohne Einfluss auf 
die innere Qualität des Handelnden. 

Aber J upiter hat dem Menschen noch ein weiteres voraus (Epist. 73,13): 
diutius bonus est. Gott ist ewig, das menschliche Dasein ist begrenzt. Auch 
diesen Unterschied spielt Seneca herunter: 'Der Weise braucht nicht geringer 
von sich zu denken, weil seine sittlichen Leistungen auf einen engeren Rahmen 
beschränkt sind.' Wiederum ist die 'Quantität' geringschätzig von der bei Jupi­
ter und dem Weisen gleichen 'Qualität' der ethischen Haltung abgehoben. 
Danach verschiebt Seneca fast unmerklich den Gesichtspunkt und spricht 
vom 'Glück': Ebensowenig wie von zwei Weisen nicht derjenige glücklicher ist, 
dem eine längere Lebenszeit vergönnt ist, ebensowenig ist Gott glücklicher als 



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 161 

der 'weise' Mensch I. Der Analogieschluss ist kühn und scheint ans Blasphemi­
sche zu grenzen. Aber er ist gerechtfertigt durch das stoische Verständnis der 
'Tugend' als der schlechthin vollkommenen Einsicht, aus der notwendiger­
weise vollkommenes Glück resultiert. Schon Chrysipp hatte gelehrt (Plut. De 
comm. not. 1061F-I062A = S VF 3,54a = 63 I Long/Sedley): a:yauov 6 Xp6vo� 
OUK ai)�Et 1tPO<Jytyv6J.1EVO�, UMU, KÜV uKapB� n� &pa� YBVTj'tat <pp6vtJ.10�, ou-
8f:v 1tpO� Eu8atJ.1oviav U1tOAEl<PUT]<JE'tat 'tOU 'tOV aiwva XPW)lBVOU tfi upEtfi Kai 
)laKapiw� EV au'tfi Ka'taßtOUv'to� - nur darauf kommt es an, zum 'Weisen zu 
werden'; wem dieser Schritt gelungen ist, der geniesst sogleich vollendetes 
Glück; selbst wenn es ihm nur einen ganz kurzen Augenblick beschieden sein 
sollte, steht er um nichts schlechter da als ein anderer, der eben dieses (in 
seiner Qualität völlig gleiche) Glück 'eine ganze Ewigkeit hindurch geniessen 
kann'2. Wahrscheinlich ist der 'Weise' auch hier mit den Göttern verglichen. 

Dieses Lehrstück vermag uns nicht zu befriedigen: die Intensität des 
Glücksgeftihls scheint uns nicht verrechenbar mit der Dauer des Glücks. Aber 
den Stoikern legte die Neigung zu scharfer Grenzziehung einen absoluten Be­
griff von 'Vollkommenheit' nahe, der alle Aspekte, auch den der zeitlichen 
Ausdehnung, umfasste. Da sich nun aber nicht bestreiten liess, dass 'vollkom­
menes' Wissen, die damit identische 'vollkommene' Tugend und das sich dar­
aus ergebende 'vollkommene' Glück von durchaus verschiedener Dauer sein 
konnten, blieb nur der Ausweg, die zeitliche Dimension gänzlich auszublen­
den, oder aber (was auf das gleiche hinausläuft) zu erklären, die Qualität des 
'vollendeten' Wissens bewirke es, dass auch die geringste zeitliche Quantität 
als solche 'vollkommen' sei. Mit Recht hat man deshalb den Übergang aus dem 
Status des 'Toren' in den eines 'Weisen' als einen «Umschlag von Quantität in 
Qualität» bezeichnet3. In der Antike hat sich mindestens Seneca dieses Be­
griffspaares bedient: Epist. 70,5 (sapiens) cogitat semper, qualis vita, non 
quanta sit; Epist. 85,22: in optimo illam (sc. beatam vitam) statu ponit qualitas 
sua, non magnitudo. Ob vor Seneca auch die Griechen im gleichen Zusammen-

1 V gl. auch Seneca Episl. 53,11 quaeris quid inler le el Wos (sc. deos) inlerfuturum sill diulius 

erunl. 
2 Weniger pointiert (und nicht auf die Stoa beschränkt) Cicero Tusc. 5,5 ('Hymnus' auf die 

Philosophie) esl aulem unus dies bene el ex praeceplis luis aclus peccanli immorlalitati antepo­

nendus. Dazu Wolfgang Schmid, «Ein Tag und der Aion», in: Wort und Text. Festschrift 

Schalk (Frankfurt a.M. 1963) 14-33, ND in: G. Maurach (Hg.), Römische Philosophie (Darm­
stadt 1976) 142-168; H. Hommel, Ciceros Gebetshymnus an die Philosophie, Sitz.-Ber. Hei­
dei berg, phil.-hist. Kl. 1968,3; noch allgemeiner Poseidonios frg. 179 Edelstein/Kidd = Seneca 
Epist. 78,28 ut Posidonius ail, 'unus dies hominum eruditOl'um plus patel quam imperitis 

longissima aelas'. Vgl. auch unten S. 163 zu Heraklits Gedanken, 'ein Tag sei jedem gleich'. 
3 Ernst Günther Schmidt, «Eine Frühform der Lehre vom Umschlag Quantität-Qualität bei 

Seneca», Forschungen und Fortschritte 34,4 (1960) 112-115. Der griechische Terminus flir 
'Umschlag' war offenbar JlE1U<J'tpoqri] oder JlE'tUßOAi] (Clemens AI. Strom. 4,6 = SVF 3,221). 

Bei Seneca besonders anschaulich Episl. 118, 13-16: (bonum) ad aliam proprietatem pervenit 

. .. ipsa seificet magnitudine. nec hoc novum esl quaedam crescendo mutari: inJans Juit, Jactus 

eSl pubes: aha eius proprietas fit . . . .  unus lapis Jaeit Jornicem: ... non augel, sed impfet. 

11 Museum Helveticum 



162 Woldemar Görler 

hang von 1tocrov/1tocro'tTlC; und 1totov/1tOto'tTlC; gesprochen haben, WIssen WIr 
nicht; es ist immerhin denkbar4. 

Ein anderer Modus, das 'Paradoxon der Zeit's sprachlich zuzuspitzen, ist 
- soweit ich sehe - dem Lateinischen vorbehalten. Einige Verben können 
sowohl quantitative wie qualitative 'Vollendung' bezeichnen. Mit dieser Mög­
lichkeit spielt Seneca mehrmals: Epist. 32,3 ... eonsidera, quam pulehra res sit 
eonsummare vitam ante mortem ... 5 ille demum ... est ... liber, qui vivit vita 
peraeta (dazu als Gegenstück Epist. 23,11 quidam ante vivere desierunt quam 
inciperent); Epist. 77,4 vita non est imper[eeta, si honesta est; ubieumque desi­
nes, si bene desines, tota est; Epist. 93,2 longa est vita, si plena est. impletur 
autem, eum animus sibi bonum suum reddidit ... 4 ... lieet aetas eius imper[eeta 
sit, vita per[eeta est; vgl. auch Epist. 21,8 (fiktive Anrede an Epikur) ... si vis 
Pythoclea senem [aeere et implere vitam, non annis adiciendum est6• Überall ist 
primär die sittliche Vollendung gemeint, aber die doppeldeutigen Verben las­
sen fast suggestiv auch an eine quantitative 'Erfüllung' der Lebenszeit denken. 
Da jedoch nach dem Eintritt in den Status der 'Weisheit' das Leben in der 
Regel fortdauert, kann Seneca in einem gelungenen Oxymoron von einem 
'Leben nach Abschluss des Lebens' sprechen. 

Für eine solche Zuspitzung bietet das Lateinische offenbar bessere Mög­
lichkeiten als das Griechische. Die Substantive 'tEAOC; (seltener 'tEAetytil) und 
finis sind in beiden Sprachen ambivalent und bedeuten sowohl das zeitliche 
'Ende' wie das 'Ziel', die qualitative Vollendung. Das gilt schon nicht mehr für 
die davon abgeleiteten Adjektive: 'tEAEWC; (seltener 'tEAtKOC;) bezeichnet aus­
schliesslich den Zustand der 'Vollendung'7, 'tEAetytutoc; ist weit überwiegend 
auf das zeitliche 'Ende' bezogen8. Finalis ist dem klassischen Latein unerklär-

4 V gI. Ernst Günther Schmidt, «Das aristotelische Begriffspaar Quantität-Qualität und die 
Entwicklung der Dialektik (Seneca, Plotinos, Hegel, Marx»), in: Proeeedings of the World 

Congress on Aristotle Thessaloniki 1978 (Athen 1982) 209-215. 

5 Titel einer nützlichen Textauswahl: J. BlänsdorfiE. Breckel, Das Paradoxon der Zeit. Zeitbe­

sitz und Zeitverlust in Senecas Epistulae morales und De brevitate vitae, Heidelberger Texte, 
Didaktische Reihe 13 (FreiburglWürzburg 1983). 

6 Ähnliche Formulierungen, jedoch ohne Doppeldeutigkeit nur auf die sittliche Vollendung 
bezogen: Seneca Epist. 76, I ° (ratio) eonsummata felicitatem hominis implevit ... homini .. . 

suum bonum ratio est; si hane peljeeit . . .  flnem naturae suae tetigit; Epist. 88,28 una re 

eonsummatur animus: scientia bonorum et malorum immutabili; Epist. 120,14 (vir ille perfee­

tus) habebat perfeetum animum et ad summam sui adduetum . . . - Der von Seneca geschätzten 
Doppeldeutigkeit kommen nahe Cicero, Cato 69f. quod euique temporis ad vivendum datur, eo 

debet esse eontentus. neque enim histrioni ut plaeeat, peragenda fabula est, modo in quoeum­

que fuerit aetu, probetur, neque sapientibus usque ad 'plaudite' veniendum est. breve enim 

tempus aetatis satis longum est ad bene honesteque vivendum (vgl. dazu J. G. F. Powell im 
Kommentar, Cambridge 1988), sowie Ovid Met. 15,816f. (Jupiter zu Venus, vor Caesars Tod) 
hie sua eomplevit ... / tempora perfeetis, quos terrae debuit annis; vgl. auch unten Anm. 13 über 
Vergil Ael1. 3,493f. 

7 Liddell/Scott verzeichnen unter III als Ausnahme Sophokles Traeh. 948. 

8 Es heisst auch im tadelnden Sinne 'äusserst', 'auf die Spitze getrieben'; Liddell/Scott I 3 

nennen Sophokles EI. 271, Aristoteles Pol. 1298a31; 1312b35. 



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 163 

licherweise ganz fremd; später heisst es 'am Ende stehend' o.ä. Das lateinische 
Adjektiv für 'vollendet' ist perfectus. Von den Verben ist im Griechischen 
TEABtV für beide Bedeutungen verwendbar (Liddell/Scott I 5 und 6), weit häufi­
ger ist jedoch 'tEABU'tUV für das (zeitliche) 'Beenden', 'tEABWUV für (qualitatives) 
'Vollenden'. Finire heisst stets 'beenden', niemals 'zur Vollendung bringen'. 
Daneben aber gibt es im Lateinischen, wie sich gezeigt hat, eine Reihe von 
anderen Verben, die in Verbindung mit geeigneten Objekten (vita, fatum, cur­
sus u.a.) rur beide Bedeutungen verwendbar sind: perficere, peragere, explere, 
implere, complere, consummare u.a.9. Wo sie verwandt sind, bleibt also zu­
nächst offen, ob das physische Ende oder ein Vollendungszustand gemeint ist; 
dadurch wird dem Leser nahegelegt, beide Bedeutungen in eins zu sehen. Noch 
einen weiteren Vorteil bot das Lateinische: Das 'vollendete' Leben bringt die 
'Glückseligkeit' mit sich, griechisch EucSUq.lOVlU. Cicero, der die philosophische 
Terminologie im Lateinischen weitgehend geprägt hat, hätte das mit beatitudo 
oder felicitas wiedergeben können. Aber er übersetzt fast stereotyp mit vita 
beata, und die Späteren sind ihm darin gefolgt. Der lateinische Terminus für 
'Glückseligkeit' war nun - durch seinen substantivischen Bestandteil vita -

äusserlich nahe an den Begriff der 'Lebenszeit' herangerückt, und auch das 
legte Wortspiele der genannten Art nahe. 

Seneca hat die Möglichkeiten, die ihm seine Sprache bot, gerne ergriffen. 
N eben den schon genannten Stellen ist der zwölfte Brief von besonderem 
Interesse. Er gilt dem Problem des Alterns und weist manche Berührung mit 
Ciceros Cato maior auf. Etwa in der Mitte (Epist. 12,6) führt Seneca als Trost 
für die Älteren an, auch die Jüngeren sollten den Tod stets vor Augen haben, 
'denn nicht nach dem Geburtsregister werden wir abberufen', non enim cita­
mur ex censu. Wenig später zitiert er aus dem 'dunklen Heraklit', «ein Tag sei 
jedem gleich», und gibt verschiedene Deutungen dafür. Als Grundgedanke 
schält sich heraus: Unendliche Dauer ist ihrem Wesen nach nichts anderes als 
die begrenzte Spanne eines Tages, jeder einzelne Tag birgt die ganze Ewigkeit 
in sich (siehe dazu oben S. 161). Daran schliesst sich die Mahnung: itaque sic 
ordinandus est dies omnis, tamquam cogat agmen et consummet atque expleat 
vitam. Das ist überraschend, denn als eine Folgerung (itaque) aus dem eben 
Gesagten kann der Gedanke 'ein jeder Tag könnte dein letzter sein' kaum 
gelten: Der einzelne Tag war ja aufgewertet und der Unendlichkeit angenähert 
worden, so dass man gerade nicht an ein Ende zu denken geneigt ist. In der Tat 
ist Senecas Formulierung logisch nicht ganz sauber. Gemeint ist offensichtlich: 
Ein einziger Tag birgt alle Möglichkeiten in sich; innerhalb eines einzigen 
Tages können wir vollbringen, woran andere ein Leben lang arbeiten; es ist 
niemals zu spät, zu innerem Glück zu gelangen. Zwei verschiedene Gedanken 
sind ineinander verflochten: 1. Bedenke, dass ein jeder Tag dein letzter sein 

9 Im Griechischen sind vergleichbar Tl:SpaiVSlv, Tl:AllPoGv u.ä., aber sie scheinen nirgends wie bei 
Seneca für eine ambivalente Aussage oder gar für ein Oxymoron genutzt. Zum Bilde des 
'vollendeten Laufs' siehe unten Anm. 13. 



164 Woldemar Görler 

könnte; 2. Sieh zu, dass du dein Leben abrundest und vollendest, ein jeder Tag 
bietet dir die Chance dazu. Das ist deutlich ablesbar an den drei Verben, die 
den 'Abschluss' des Lebens bezeichnen. Agmen cogere ist eine militärische 
Metapher - 'den Heereszug schliessen', 'als letzter in der Kolonne marschie­
ren'. Das ist ein wertfreier Ausdruck, und bis hier versteht man nur: 'Richte 
einen jeden Tag so ein, als ob er der letzte sei'. Dabei ist vorausgesetzt, dass 
man keinen Einfluss darauf hat, ob der heutige Tag wirklich der letzte ist -
wenn er es ist, ist es eine Fügung des Schicksals. Die beiden folgenden (syntak­
tisch gleichgeordneten) Verben dagegen haben einen ganz anderen Charakter: 
explere heisst 'erfüllen', das ist mehr als 'der Zahl nach voll machen': Eine 
qualitative Komponente ist unüberhörbar; sie ist noch deutlicher bei consum­

mare, 'vollenden', 'seinem Ziel zuführen'. Offenkundig ist hier nicht gemeint, 
ein jeder Tag könne uns, ganz ohne unser Zutun, das Leben sinnvoll abrunden 
und 'vollenden'. Es ist vielmehr klar, dass in diesen beiden Verben eine Forde­
rung liegt: wir selbst sollen Sorge dafür tragen, dass unser Leben, am besten 
heute noch, sein Ziel erreicht. Das einleitende tamquam ('als ob es so sei') 
passt genaugenommen nicht mehr zu consummet atque expleat, die einen fina­
len Charakter haben. Aber man wird nicht daran denken, den Text zu ändern. 
Unsere Stelle ist vielmehr ein weiteres Beispiel dafür, wie geschickt Seneca die 
Grenze zwischen zeitlichem 'Ende' und sittlich-qualitativer 'Vollendung' zu 
verwischen weiss. 

Im folgenden beschreibt Seneca zwei Verhaltensmuster für den (vielleicht) 
letzten Tag. Sie sind nicht eigentlich konträr im Sinne von falsch und richtig, 
denn äusserlich sind sie ähnlich; aber es besteht doch ein klarer Kontrast. Ein 
gewisser Pacuvius hatte es sich zur Gewohnheit gemacht, täglich mit dem 
Leben abzuschliessen (Epist. 12,8): Er «wurde jedesmal, wenn er sich selbst mit 
Wein und Leichenschmaus ein Totenopfer dargebracht hatte, von der Tafel ins 
Schlafgemach getragen; dabei wurde unter dem Beifall von Lustknaben zu 
Musikbegleitung gesungen: 'Das Leben ist zu Ende, das Leben ist zu Ende' 
(ßEßiünUl)>> (Übersetzung nach Franz Loretto). Die äusseren Umstände sind 
abstossend, und Seneca macht aus seiner Ablehnung kein Hehl. Aber die Sache 
selbst, die allabendliche Besinnung auf die Begrenztheit des menschlichen Le­
bens, kam der bei den Epikureern wie bei den Stoikern oft geübten abend­
lichen Selbstprüfung nahe und konnte von Seneca nicht missbilligt werden. 

Dem Pacuvius spricht Seneca die rechte Haltung ab: nur aus schlechtem 
Gewissen habe er sich so verhalten (ein für einen Epikureer ziemlich proble­
matischer Begriff). Und dann das Gegenbild (Epist. 12,9): 'Wir' wollen all­
abendlich das Gleiche 'aus gutem Gewissen' tun; auch wir wollen, weil es ja so 
sein könnte, täglich mit dem Leben abschliessen. An die Stelle des pacuviani­
sehen ßEßiw'tUl setzt Seneca jetzt einen Vergilvers, freilich ohne ihn als solchen 
kenntlich zu machen. Er rechnet damit, dass man den Vers kennt und dass 
man weiss, wer ihn in der Aeneis spricht: es ist Dido, unmittelbar vor ihrem 
Selbstmord (Aen. 4,653). Ihre Worte sollen wir uns vor dem Schlafengehen 



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 165 

'fröhlich und heiter' sagen: vixi, et quem dederat eursumfortuna peregi. Das ist 
schon äusserlich ein deutlich wertender Kontrast zum Verhalten des Pacuvius: 
dort die für einen römischen Statthalter ganz unziemliche griechische Formel; 
hier die letzten Worte einer grossen Frau, in der Formulierung des grössten 
römischen Dichters. Von diesem Vers wird noch ausführlich zu reden sein. 
Seneca fahrt fort: «Sollte (ein) Gott noch einen morgigen Tag hinzufügen, 
wollen wir ihn freudig annehmen. Derjenige ge ni esst vollkommenes Glück 
und ist ohne einen Anflug von Sorge Herr seiner selbst, der dem nächsten Tag 
ohne Ängstlichkeit entgegensieht. Wer (von sich) hat sagen können: 'Ich habe 
gelebt', dem ist täglich ein (unerwarteter) Gewinn beschieden.» Die gleiche 
Haltung also am Abend wie am Morgen: 'freudig und heiter' (laeti hilaresque) 

schliesst man mit dem Leben ab; 'freudig' (laeti) begrüsst man den nicht als 
sicher erwarteten neuen Tag und sieht darin einen zwar unverdienten, aber 
doch willkommenen 'Zugewinn' (luerum heisst auch 'Profit'). 

Wem an einer einfachen Klassifizierung gelegen ist, mag als Ergebnis regi­
strieren, Pacuvius sei ein typischer (wenn auch durchaus nicht idealer) Epiku­
reer; das 'uns' nahegelegte Verhalten dagegen sei von stoischem Denken ge­
prägt; das zeige schon das ausdrücklich geforderte 'gute Gewissen': die rational 
begründete Einsicht, richtig gehandelt zu haben. Das ist nicht ganz falsch; aber 
bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass Senecas Empfehlung auch epikurei­
sche Elemente enthält. Seneca zitiert nicht nur aus der Aeneis (was wegen der 
metrischen Form unübersehbar ist), er spielt auch an auf zwei der bekannte­
sten Oden des Horaz (was nicht von allen Interpreten beachtet worden ist)lo: 
Carmen 1,9, 13- 15 

quid sit futurum eras, fuge quaerere, et 
quem Fors dierum eumque dabit, luero 

adpone ... ; 

Carmen 3,29,32f. und 4 1-43 

... quod adest memento 

eomponere aequus ... 

... iUe potens sui 

laetusque deget eui lieet in diem 

dixisse 'vixi'. 

eben wörtlichen Zitaten (eras/crastinum, luerum, laetus, 'vixi') finden sich 
synonyme Entsprechungen (dabitiadieeerit, Fors/deus, eomponere/ordinandus, 

potens sui/securus sui possessor). Besonderes Gewicht hat das bei Horaz 
(Carm. 3,29,4 1) und bei Seneca jeweils vorgeschaltete ille (potens ... ) / ille 

(seeurus ... ) . 
Nun ist zwar Horaz nicht, wie gelegentlich gelehrt wird, ein seiner Schule 

10 Vorzüglicher Nachweis der literarischen Vorbilder, Anspielungen und Parallelen in der kom­

mentierten Ausgabe von G. Scarpat, L. Anneo Seneca. Leltere a Lucilio, !ibro J (Brescia 1973). 



166 W oldemar Görler 

treu ergebener Epikureerll; aber die von Seneca aus den beiden Oden exzer­
pierten Gedanken, die Didos Worte umrahmen, sind wirklich im ganzen epi­
kureisch: Horaz empfiehlt, sich dankbar auf das schon genossene Glück zu 
besinnen, seine Habe zu ordnen, Bilanz zu ziehen, sich an der Ernte zu er­
freuen - all das liegt in componere. Es ist ein Rückblick, der empfohlen wird, 
eine fast müde wirkende resignierende Betrachtungl2• Und dieser Rückblick 
kann gelassen sein, da es dem Epikureer feststeht, dass per saldo und erst recht 
in der Erinnerung das Angenehme stets das Übel überwiegt. Eine solche Hal­
tung ist der stoischen Ethik fremd. Der stoische 'Fortschreitende' (1tP01C01t'UÜV) 
blickt nicht zurück, sondern strebt nach vorn, unerbittlich mit sich selbst und 
mit anderen, denn das grosse (nur Hir wenige erreichbare) Ziel liegt noch vor 
ihm: die vollendete Einsicht, die zugleich vollendetes sittliches Verhalten ist 
und damit - aber eben erst damit - vollendetes Glück bewirkt. Es mag überra­
schen, dass Seneca die horazischen Empfehlungen in einen stoischen Zusam­
menhang stellt. Aber hüten wir uns vor dem Vorwurf, Seneca habe nachlässig 
argumentiert oder er habe gar das von ihm Geschriebene nicht hinlänglich 
durchdacht. Ihm lag nicht daran, sauber geordnetes doxographisches Wissen 
zu vermitteln. Wie er die Kenntnis von Horaz und Vergil bei seinen Lesern 
voraussetzt, setzt er auch die Kenntnis der epikureischen und der stoischen 
Lehre in der systematisch reinen Form voraus. Wenn er hier die Unterschiede 
verwischt, wenn er die beiden Systeme aneinander annähert, ist eben dies Teil 
seiner 'Botschaft': Er will grosszügig die Gemeinsamkeiten herausstellen, die 
so augenfällig sind im übereinstimmenden Ritual der allabendlichen Selbstbe­
smnung. 

Auch Didos letzte Worte schienen Seneca mit der Lehre Epikurs verein­
bar. An anderer Stelle (De vita beata = Dial. 7,19,3) berichtet er, der (sonst 
gänzlich unbekannte) Epikureer Diodor habe den gleichen Vers (Aen. 4,653) 
zitiert, bevor er freiwillig aus dem Leben schied. Allerdings schildert ihn Se­
neca als einen wenig orthodoxen Anhänger seiner Schule, der «glücklich und 
erfüllt von gutem Gewissen» gestorben sei. In ihrem eigenen Zusammenhang 
jedoch und innerhalb des zwölften Briefes erweisen sich Didos Gedanken als 
stark stoisch gefärbt. Nach ihrem prägnanten vixi fährt die von Aeneas verra­
tene und verlassene Königin fort (Vergil, Aen. 4,653-658): 

ll Einen ausgewogenen Überblick vermittelt W. D. Lebek, «Horaz und die Philosophie. Die 
'Oden'», ANRWII 31,3 (1981) 2031-2092. 

12 Bezeichnend in der gleichen Ode (Carm. 3,29,53-55, über Fortuna) laudo manentem; si 

celeres quali! / pinnas, resigno quae dedil el mea / virlule me involvo . .. ). Mit vixi (v. 43) ist 
nicht ausgedrückt, dass (im stoischen Sinne) ein Umschlag zur Weisheit eingetreten und 
dadurch das Leben zur Vollendung gelangt ist; es heisst einfach: 'ich habe im vollen Sinne des 
Wortes gelebt', 'ich habe das beste aus meinem Leben gemacht'. Vom gleichen Ethos geprägt 
ist Martial 5,58: Postumus hat bisher noch nie 'gelebt', d.i. ftir sich selbst gelebt; das soll er 
nun nicht weiter verschieben (v. 7f.) ... hodie iam vivere .. . serum esl - / iIIe sapil, quisquis .. . 

vixil heri. Wer sich in diesem Sinne schon gestern 'ausgelebt' hat, wird sein Leben kaum je als 
'nunmehr vollendet' betrachten. Vgl. auch Martial 1,15. 



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 

vixi et quem dederat cursum fortuna peregi, 
et nunc magna mei sub terras ibit imago. 
urbem praeclaram statui, mea moenia vidi, 
ulta virum poenas inimico a fratre recepi, 
felix, heu nimium felix, si litora tantum 
numquam Dardaniae tetigissent nostra carinae. 

167 

«Ich habe die Bahn, die das Schicksal mir zugewiesen hatte, ganz durchmes­
sen» ('ganz' dürfen wir dem Präfix in peregi entnehmen)!3. Das ist mehr als die 
Feststellung 'ich habe gelebt', 'mein Leben ist nun beende!'. Sie sagt auch, was 
sie als ihre grössten Leistungen ansieht: «Eine herrliche Stadt habe ich gegrün­
det, ich habe eigene Mauern hochwachsen sehen, und ich habe durch Bestra­
fung meines Bruders den Gatten gerächt.» Soweit kann Dido in der Tat den 
Eindruck haben, ihr Leben sei sinnvoll verlaufen und nun sinnhaft vollendet -
und darum nennt sie sich «glücklich, ja allzuglücklich»!4. 

13 Eng verwandt ist Aen. 3,493f. (Aeneas zu Helenus, der in Epirus bereits eine neue Heimstatt 
gefunden hat) vivite felices, quibus est fortuna peracta / iam sua; aber die Konnotation der 
sinnhaften 'Vollendung' ist hier schwächer als die des Endes (ihrer Mühen). Vg!. auch Lucan 
4,361 (Afranius bittet um Gnade rur seine Truppen; sie sollen nicht verpflichtet werden, rur 
Caesar zu kämpfen) turba haec sua fata peregit. - Das Bild des 'vollendeten Laufes' oder der 
'durchmessenen Bahn' findet sich auch im Neuen Testament: 2. Timotheus 4,7 (Abschieds­
worte wie bei Dido): «Ich habe einen guten Kampf gekämpft, ich habe den Lauf vollendet ('tOV 
öp6�ov 'tE'tEAllKU), ich habe Glauben gehalten»; Paulus in der Apostelgeschichte 20,24 zu den 
Ältesten der Epheser über seine Entschlossenheit, seine Mission zu beenden: WC; n:AElwcrw 'tov 
öp6�ov �o\). Hier sind also rur das gleiche Bild zwei verschiedene Verben verwendet; der 
Gedanke der 'Vollendung' scheint schwächer als bei Vergil, aber vor allem an der ersten Stelle 
ist die gleiche Doppeldeutigkeit gegeben. Durch Konjektur ist das Bild des 'vollendeten 
Laufes' auch in Seneca, De vita beata = Dial. 7,9,3 und in Sophokles frg. 646 Pearson, Radt 
(Stobaeus 4,41,3), v. 3 hergestellt. Zur Geschichte der Metapher 'Leben als Lauf (ohne Dop­
peldeutigkeit) s. Elaine Fantharn, Comparative Studies in Republican Latin Imagery (Toronto 
1972) (Phoenix, supp!. vol. 10) 68; R. H. Martin, Terence. Adelphoe (Cambridge 1976), zu v. 
860. 

14 Der Charakter von Didos letzten Worten ist verkannt von C. Neurneister (<<Gedanken über 
den rechten Gebrauch der Zeit in Senecas Epistulae ad Lucilium», in: Römische Lebenskunst. 

Interdisziplinäres Kolloquium zum 85. Geburtstag von Victor Pöschl, hg. von G. Alföldy/ 
T. Hölscher/R. Kettemann/H. Petersmann, Heidelberg 1995, S. 76f. Anm. 23), der Seneca 
vorwirft, er habe das Vergil-Zitat «seltsam unpassend» verwandt: Dido befinde sich «in einem 
Zustand verzweifelter Raserei». Dem widerspricht der gelassen-ruhige Ton, in dem die Köni­
gin ihre Bilanz zieht; er steht in einem vom Dichter gewollten und betonten Kontrast zum 
vorangehenden furor. Ebenso falsch ist es, einen Gegensatz zu konstruieren zwischen dem 
stoischen «Weg zur sapientia aus eigener Anstrengung» und Didos «Weg, den die Fortuna ihr 
gewährt hat»: nach stoischer Lehre besteht der 'eigene' Weg ja gerade in der Einsicht in das 
vom Schicksal Zugewiesene. Dass Dido aus Junos und des Dichters Sicht nec fato ... peribat / 
sed misera ante diem subitoque accensafurore (Aen. 4,696f.), ist kein gültiges Gegenargument: 
rur Seneca war wichtig, wie Dido selbst ihren Lebensweg sah. H. Görgemanns weist (münd­
lich) darauf hin, dass mit nimium ausgedrückt sein könnte, Dido habe es nicht verstanden, in 
ihrem Glück Mass zu halten. Nun liegt ihre Verfehlung sicher nicht darin, dass 'die dardani­
schen Schiffe ihre Küste erreicht haben'. Aber sie steht damit im Zusammenhang, ist also 
vielleicht in verschleierter Form genannt. 



168 Woldemar Görler 

Diese Bezeichnung ist höchst provozierend. Der Dichter spricht sonst fast 
leitmotivisch - und sachlich fUr uns viel einleuchtender - von der 'unglück­
lichen Dido', infelix Dido. Auch hier wird die Aussage sogleich eingeschränkt; 
Dido fUgt hinzu: « . . .  allzuglücklich, wenn nur niemals die dardanischen Schiffe 
unsere Küste erreicht hätten». Damit stellt sich ein syntaktisches Problem: Der 
Kondizionalsatz hängt ab von dem unvollständigen 'Hauptsatz' felix, heu ni­
mium felix. Es liegt offenbar 'Ellipse von esse' vor. Aber welche Form ist 
unterdrückt? Felix eram, 'die ich glücklich war'? Dann hätte man anstelle des 
Kondizionalsatzes erwartet 'bevor' oder 'bis die Trojaner kamen'. Felix fuis­
sem? Wäre sie glücklich gewesen, wenn Aeneas nicht an ihrer Küste gelandet 
wäre? Das wäre eine sehr harte Ellipse und überzeugt auch sachlich nicht: 
warum w a r  Dido dann nicht glücklich? Die drei Erfolge, die sie nennt, liegen 
ja alle vor der Landung der Trojaner. Also doch wohl: quaefelix essern, 'die ich 
jetzt glücklich wäre'; das ist auch die erträglichste Ellipse. Aber warum wäre 
Dido erst jetzt 'glücklich', hätte sich nicht Aeneas in ihr Leben gedrängt, wa­
rum war sie es nicht vorher? Eine Vermutung liegt nahe: Vergil will andeuten, 
dass sich Dido erst jetzt, in der Stunde ihres Todes, Rechenschaft ablegt über 
ihr Leben, dass sie sich erst jetzt dessen bewusst wird, wie sinnhaft ihr Leben 
verlaufen ist. Das entspricht genau der stoischen Lehre: Zur Vollkommenheit 
genügt es nicht, faktisch richtig zu handeln - das hatte Dido getan -; es gehört 
dazu auch das Bewusstsein und die volle Einsicht, dass man so und nicht 
anders handeln S01115• 

Dido stellt mit Befriedigung fest, sie habe 'den ihr vom Schicksal zugewie­
senen Lauf vollendet'. Das ist in der gleichen Weise doppeldeutig wie die 
eingangs betrachteten Beispiele aus Seneca: Ihr Leben ist beendet, und zu­
gleich wird ihr klar, dass es auch vollendet ist. Aus ihren Worten spricht tiefe 
Trauer, aber auch tiefe Befriedigung. Vergils Sprachgenie hat beides zusam­
mengefasst: vixi heisst einerseits 'ich h a b  e gelebt', 'nun ist alles zu Ende'; es 
hat andererseits einen stolz konstatierenden Charakter: 'ich habe mein Leben 
g e l  e b t', es hat einen Sinn gehabt. Und mit peragere hat Vergil ein Verbum 
gefunden, das in vollendeter Ambiguität den quantitativen Aspekt des Been­
dens ebenso enthält wie den der Vollendung. Nicht zufällig ist Seneca mit eben 
diesem Verbum die knappste und eindrucksvollste der oben (S. 162) bespro­
chenen Formulierungen gelungen: vivere vita peracta. 

Seneca hatte wohl auch deshalb Freude am Spiel mit den oben (S. 163) 
genannten doppeldeutigen Verben, weil er damit etwas tat, was die griechi­
schen Stoiker nicht getan haben, weil er stolz darauf war, dass ihm die eigene 
Sprache ein so treffliches Mittel bot, einen Kernsatz ethischer Lehre auf neuar-

15 Vgl. die stark anklingende Formulierung Vergil Georg. 2,458f. 0 fortunatos nimium, sua si 

bona norint, / agricolas. Nur das steht vielleicht noch (Potentialis) ihrem vollen Glück entge­
gen, dass sie sich dessen nicht bewusst sind; ähnlich schon I. Lana, «Quid de felicitate Vergi­
lius senserit», Atene e Roma 29 (1984) 56-69, bes. 5 9f., der auch Vergil Buc. 6,45f. et fortuna­

tarn, si numquam armenta fuissent / Pasiphaen in diesem Sinne deutet. 



Dido und Seneca über Glück und Vollendung 169 

tige Weise zu pointieren. Entdeckt hat er dieses Mittel nicht. Wenn unsere 
Interpretation richtig ist, war ihm Vergil darin vorausgegangen. Vergil hat als 
erster den stoischen Glaubenssatz, sinnhafte Vollendung zähle mehr als eine 
lange Lebensdauer, in eine knappe und einprägsame Form gegossen. Wir dür­
fen vermuten, dass Seneca mit dem Zitat im zwölften Brief seinem Vorgänger 
eine dankbare Reverenz erweisen wollte. 


	Dido und Seneca über Glück und Vollendung



